
**Bu Analiz yazısının aslı İngilizce olarak 01 Eylül 2022 tarihinde kaleme alınmıştır. AVİM 
Çevirmeni Ahmet Can Öktem makalenin tercümesine katkı sağlamıştır.
 

Giriş

Teopolitika terimi, filozof ve Yahudilik üzerine çalışmalar yapan Profesör Martin Buber 
tarafından, Kingship of God[1] [Tanrının Krallığı] başlıklı yazısında kullanılmıştır. Buberin 
teopolitikasına göre, teoloji siyasi hale değil, siyaset teolojik hale getirilmelidir. Bu nedenle 
Buber, teolojinin siyasetten önce geldiğini  öne sürmüştür. Diğer bir deyişle, onun 
görüşüne göre, siyaset bütünüyle Tanrının hizmetine sunulmalıdır.[2]

Ortodoks Hıristiyanlığı, genel olarak, Hristiyanlığın Batı'dan ayrılmış Doğu kolu olarak 
tanımlanır.[3] Hıristiyan Kilisesinin Oxford Sözlüğünde Ortodoks Kilisesi, Esas olarak Doğu 
Avrupa'da yerleşik Kiliseler ailesi: her üye Kilise kendi iç yönetiminde bağımsızdır, ancak 
hepsi aynı inancı paylaşır ve birbirleriyle birlik içindedir   ☀[4], İstanbul Fener Rum 
Ortodoks Patrikhanesinin (bundan böyle İstanbul Patrikhanesi) onursal önceliğini kabul 
eder, şeklinde tarif edilmektedir. Doğu Hıristiyanlığı çok merkezli bir yapıya sahiptir. Bu 
durum, esas olarak siyasi değişikliklerin, özellikle devletin merkezi siyasi otoritesinin 
ortaya çıkması veya ortadan kalkmasının bir sonucudur. Bu dönemde, İsa'yı tek bir 
yaradılış veya varlık olarak, tamamen ilahi ve tamamen insan olarak kabul eden 
Miafizitizm, Mısır-İskenderiye, Antakya ve Ermeni kiliselerinde Ortodoks Hıristiyanlığı 
üzerinde etkili olmuştur. Ermeni Kilisesi, daha sonra kendisini Bizans uygulamalarından 
farklı kılmak amacıyla, Gregoryen-Apostolik yolu benimsemiştir. Akademik kaynaklar, bu 
fikir ayrılığının Doğu Roma (Bizans) İmparatorluğunun egemenliğinden duyulan 
memnuniyetsizliği yansıttığına dikkat çekmekte ve kilise bünyesindeki bölünmelerde 
etnokültürel farklılıkların temel bir rol oynadığından bahsetmektedir.[5] Akademik 
kaynaklara göre, Bulgaristan, sözkonu bölünmelerin ve Balkanlarda bağımsız Doğu 

Analiz No : 2022 / 21

26.09.2022

ORTODOKS KİLİSESİ-KARADAĞLILAR İLE SIRP 
ORTODOKS KİLİSESİ ARASINDA KİLİSE ÇATIŞMASI 

Teoman Ertuğrul TULUN

Analist

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 1

https://avim.org.tr/en/Analiz/THE-ORTHODOX-CHURCH-ECCLESIASTICAL-BATTLE-OF-MONTENEGRINS-WITH-THE-SERBIAN-ORTHODOX-CHURCH


Kiliselerinin varlığının başta gelen örneğidir. Bulgarlar, bağımsız Bulgaristan kurulduktan 
sonra İstanbul Patrikhanesi ile olan dini bağları koparıp, kendi bağımsız Patrikhanelerini 
kurmuştur. Bağımsızlıklarını kaybederek Osmanlı İmparatorluğunun hakimiyeti altına 
girmelerinden üç yıl sonra, 1393 yılında, Patrikhane ortadan kaldırılmış ve İstanbul 
Patrikhanesine bağlanmıştır. Osmanlı Padişahı Sultan Abdülaziz, İstanbul Patrikhanesinin 
isteğine karşı çıkarak, 1870 yılında bir Fermanla Bulgar Kilisesini müstakil bir piskoposluk 
olarak yeniden kurmuş, İstanbul Patrikhanesi Bulgar otosefalliğini 1945 yılında tanıyıncaya 
kadar, aradan 75 sene geçmiştir.[6]

Rum Ortodoks Kilisesinin 1833 yılında otosefal ilan edildiğine dikkat çekilmelidir.[7] Tek 
taraflı Otosefallik ilanı, Yunanistan ile İstanbul Patrikhanesi arasında uzun süren bir krize 
neden olmuştur. İstanbul Patrikhanesi, Ortodoks kilise hukuku usullerinin ciddi bir ihlali 
olması nedeniyle, tek başına hareket etmeye karşı çıkmıştır. Bunun sonucunda, bir 
bölünmeyle karşı karşıya kalan Yunan Kilisesi, 1850 yılına kadar Ortodoks Kiliseleri 
tarafından tanınmamıştır. 1850 senesinde ise, Yunan Hükümeti ve Yunan Kilise Meclisinin 
resmi başvurusu üzerine İstanbul Patrikhanesi, kilise hukukuna uygun biçimde otosefalliği 
tanıyan ve Yunanistan'ı Ortodoks Kiliseleri birliğine yeniden kabul eden bir karar 
yayınlamıştır.[8]

19uncu yüzyılın ikinci yarısı, ulus-devletlerin ortaya çıktığı bir dönem olmuştur. Aynı 
zamanda, Ortodokslukta milliyetçilik-din ilişkisi oluşmuş ve İstanbul Patrikhanesi yeni 
kurulan Romanya ve Sırbistanın dini ve siyasi liderlerinin bağımsızlık veya Otosefallik 
talepleriyle karşı karşıya kalmıştır. İstanbul Patrikhanesi, yeni Balkan ülkelerindeki 
kiliselerin otosefal olmasını kademeli olarak tanırken, yerel bir kilisenin kimliğinin yalnızca 
milliyete, yani etnofiletizme dayandığı bir durumu da kınamıştır.[9]

Sırp Ortodoks Kilisesi (SOC) örneğinde ise, Yunan tek-başlılığının aksine, Sırbistan özerk 
prensliği kilise hukukunun usullerine sadakatle uymuş ve SOC, 1831 yılında, İstanbul 
Patrikhanesi'nden otonom statüsünü sorunsuz bir şekilde elde etmiştir. Dolayısıyla, 
Sırbistanın bağımsızlığının 1879 Berlin Kongresinde tanınmasıyla birlikte, otosefallik de 
sorunsuz bir biçimde kazanılmıştır. Bağımsızlığın ardından Sırbistan hükümeti, İstanbul 
Patrikhanesine başvurarak, otosefallik yetkisini elde etmiştir.[10] 1879-1920 yılları 
arasında Ortodoks Sırp toplumu, en az altı dini bölge olarak yönetilmiştir (Carlowitz, 
Karadağ, Dalmaçya ve Cattaro, Belgrad, Bosna-Hersek ve Güney Sırbistan, son ikisi 
İstanbul Patrikhane'sine bağlıydı). Sırbistan, Sırp, Hırvat-ve Slovenlerin Yugoslav Krallığının 
ortaya çıkışına zemin hazırlayan Birinci Dünya Savaşına galiplerin yanında katılmıştır. Dini 
bütünleşme ihtiyacı, 1919 yılında İstanbul Patrikhanesine bir kez daha müracaatta 
bulunulmasına yol açmış ve altı dini bölgenin, tüm Sırplardan oluşan tek bir 
patrikhanesinin bünyesinde birleşmeleri için onay istenmiştir. Bütün Sırp azizler için 
bayram günü olan 12 Eylül 1920 tarihinde, tüm dini bölgelerinin tek bir Sırp Patrikhanesi 
içinde birleştirilmesi kutlanmıştır. 2 Nisan 1922 tarihinde, İstanbul Patrikhanesinden bir 
heyet, Patrik IV. Meletios tarafından verilen patriklik yetkisini tüm Sırpların Patriği olan 
Demetrie'ye teslim etmiştir. Böylece, dini bütünleşme gerçekleşmiş ve patrik statüsü Sırp 
dini cemaatinin birliğini sağlamıştır.

 

Karadağlılar ve Sırp Ortodoks Kilisesi Arasındaki Kilise Çatışması

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 2



Karadağ, 1878 Berlin Kongresinde alınan kararla bağımsızlığını kazanmıştır. Karadağın 
1918 senesinde Sırbistan ile birleşmesiyle birlikte, 40 yıllık bir bağımsızlık dönemi sona 
ermiştir.  Karadağ daha sonra Sırp-Hırvat-Sloven Krallığı bünyesine dâhil olmuştur (Krallık, 
1929 yılında Yugoslavya Krallığı haline gelmiştir). Yugoslav devletinin çöküşünden ve 1941 
senesinde savaşın patlak vermesinden sonra, Yugoslavya Sosyalist Federal Cumhuriyeti 
bünyesinde bir cumhuriyet haline gelmiştir. 1990ların başlarında, bu devletin çöküşünden 
sonra, Karadağ, kısaca Yugoslavya Federal Cumhuriyeti olarak bilinen eski Yugoslavya 
içinde kalmıştır. Daha sonra, Sırbistan-Karadağ isimli, daha gevşek bir federal yapının 
parçası olmuştur. Mayıs 2006da Karadağ halkının salt çoğunluğu bağımsızlık yönünde oy 
kullanmıştır.

Günümüz Karadağının kuruluşuna kadar olan dönemin bu özeti, Karadağ Ortodoks 
Kilisesi'nin (MOC) tarihini de kısaca yansıtmaktadır. Yukarıda belirtildiği üzere, Birinci 
Dünya Savaşının sonuna kadar Karadağ, bağımsız bir devlet ve devletin dini de 
Ortodoksluk olmuştur. Bu bağlamda Karadağ Ortodoks Kilisesi, aynı zamanda devlet 
kilisesi niteliğindeydi. 1918 yılında, Karadağ, Sırp Krallığı ile birleşmiştir. Daha sonra, 1920 
yılında, Karadağ Ortodoks Kilisesi, Sırp- Hırvat-Sloven Krallığının Birleşik Sırp Ortodoks 
Kilisesi bünyesine dahil olmuştur. Bu tarihsel genel özet, Ortodoks dünyasında devlet ile 
dinin nasıl iç içe geçtiğini, dinin siyasetin ne kadar ayrılmaz bir parçası olduğunu ve tek 
devlet-tek kilise anlayışının ne kadar kökleştiğini açıklamaktadır.

Balkanlarda ulusal kilise, Osmanlı yönetiminden bu yana, milli kimliğin oluşturulmasında 
merkezi rol oynamış ve ulusal kimlik için temel bir referans olarak kalmıştır. Bu olguyu 
Karadağda da gözlemliyoruz. Bu bağlamda, bağımsızlık yanlısı Karadağlılar, (1920 yılında 
özerkliğinin yasadışı biçimde sona erdirildiğine inandıkları) Karadağ Ortodoks Kilisesinin 
(MOC) yeniden kurulması gerektiğini öne sürmüşlerdir.[11] MOC, 31 Ekim 1993 tarihinde, 
Antonije Abramović tarafından, Cetinede, başlangıçta dönemin bir siyasi partisi olan 
Karadağ Liberal İttifakının (LSCG) desteğiyle kurulmuştur. Akademik kaynaklara göre, 
Karadağ Kilisesinin 1993 yılında yeniden kurulmasıyla, söz konusu dengesizliğin 
giderilmesi amaçlanmış, Sırp Kilisesi ise bu hareketi tartışmalı, kışkırtıcı, nihayetinde 
yasadışı ve esasen siyasi olarak algılamıştır. Bağımsızlık yanlısı Karadağlılar, özellikle 
Karadağlı azizlerin ve mezheplerin kutsanması vasıtasıyla tüm Karadağlıların 
birleştirilmesi umuduyla, Karadağ ulusal kimliğinin pekiştirilmesinde hayati bir aşama 
olarak gördükleri otosefal Karadağ Ortodoks Kilisesini yeniden kurmuştur. Bunun, Kilisenin 
ulusun temel direği olarak hareket ettiği bağımsız bir Karadağ devletinin orta-vadede 
kurulmasına yardımcı olacağını ummuşlardır.[12] Karadağ Ortodoks Kilisesinin, Ortodoks 
hukuku yönünden ne Sırp Ortodoks Kilisesi ne de İstanbul Patrikhanesi tarafından meşru 
olarak tanındığı not edilmelidir. Bu bağlamda, 2019 yılı sonunda, Patrik Bartholomew 
tarafından yapılan açıklamayı hatırlamakta yarar vardır:

İstanbul Patrikhanesi daima Sırp kardeşlerinin yanında olacak ve asla bölücü Karadağ 
Ortodoks Kilisesinin otosefal olmasına müsaade etmeyecektir  ☀  Karadağdaki Kilise, Sırp 
Ortodoks Kilisesidir ve bu değişmeyecektir   ☀  Cumhurbaşkanı Milo Đukanoviće bunu 
anlattım.  Karadağdaki tek meşru Kilise, Sırp Ortodoks Kilisesinin Karadağ-Primorye 
Metropolitliğidir ve tek meşru Başpiskopos, Metropolit Amfilohijedir  ☀  Metropolit 
Amfilohijeye desteğim tamdır. Onun isteği üzerine, Karadağ Cumhurbaşkanı Milo 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 3



Đukanoviće bir mektup yazdım, dini toplumlara yönelik yasaların kabulü ve uygulanması 
konusunda daha fazla adım atmamasını talep ettim.[13]

 

Sırp Ortodoks Kilisesi İle İmzalanan Anlaşma Karadağ Hükümetinin Düşmesine 
Sebep Olmuştur: Teopolitikanın Gücü

Basın haberlerine göre Karadağ hükümeti, güçlü Sırp Ortodoks Kilisesi ile ilişkilerde 
yaşanan bir anlaşmazlık sonrasında, 20 Ağustos 2022 tarihinde güvensizlik oyu ile 
düşürülmüştür. Milletvekilleri, Başbakan Dritan Abazoviçin Karadağdaki Sırp kilisesinin 
konumunu düzenleyen bir anlaşmayı imzalamasından sadece haftalar sonra, Abazoviç 
hükümetini 50-1 oyla devirmiştir.[14] Söz konusu haberlerde, Sırp Ortodoks Kilisesinin 
Karadağda en fazla destekçiye sahip bulunduğuna, ancak kilisenin etkili rolü ve ülkenin 
Sırbistan ile olan bağları konusunda milletin bölünmüş olduğuna dikkat çekilmiştir. 
Haberlerde, Diğer dini toplumlardan ayrı olarak Sırp kilisesiyle özel bir anlaşma 
yapılmasına ihtiyaç yoktu. Ayrıca, söz konusu anlaşmayı Karadağdaki Batı-yanlısı gruplar, 
Ukraynadaki savaş süresince Sırbistan ve Rusyanın Karadağdaki nüfuzlarını artıracak bir 
araç olarak nitelendirmiştir. görüşü öne sürülmüştür. Haberlerde, Sırp Ortodoks Kilisesinin 
Karadağdaki en büyük dini kuruluş olmasına ve kendilerini Sırp veya Karadağlı olarak 
tanımlayan Ortodoks nüfusunun çoğunluğunun Kilisenin destekçisi olmasına rağmen, Sırp 
Ortodoks Kilisesi ile bir anlaşmaya varmanın siyasi anlamda oldukça hassas bir hareket 
olduğundan bahsedilmektedir. Bununla birlikte, Karadağ Ortodoks Kilisesine mensup çok 
sayıdaki Ortodoks Karadağlı, Sırp Ortodoks Kilisesini Sırp milliyetçiliğinin bir aracı, 
mensuplarını da Karadağın devlet olmasını ve Karadağlı kimliğini baltalamakta aktif olan 
Sırp Dünyasının yandaşları olarak görmektedir.[15]  

 

Sonuç

Ortodoks Kilisesinin Balkanlardaki tarihi gelişimi, kilisenin, ülkelerin iç/dış siyasetindeki ve 
ulusal kimliğin oluşmasındaki güçlü rolü ve devlet yapısına hakimiyeti, ayrıca teopolitika 
kavramının açıklanmasında özgün bir örnektir. Ulusal kimliğin oluşmasına paralel bir 
şekilde, dini kimliğin devletin yöneticilerine ve liderlerine hükmedip, onları yönlendirdiği 
gerçeği, ortodoksluğun temel unsurlarından biri olarak ortaya çıkmaktadır. Din ve devletin 
iç içe geçmesi, ortodoksluğu, özellikle Balkanlarda, kaçınılmaz bir biçimde devlet dini 
haline getirmektedir. Bunun önde gelen bir örneği Yunanistandır. Bu bağlamda, modern 
devletin temel kavramlarından biri olan laiklik, bu tür bağnazlıkta önemini kaybetmekte, 
ulusal kimliğin baskın bir niteliği haline gelmekte ve geri plana itilebilmektedir. 
Balkanlarda bu çerçevede karşımıza çıkan en iyi örnek Yunanistandır. Demokrasinin beşiği 
olduğu öne sürülen Yunanistanda, Anayasa, Yunan Ortodoksluğunu devlet dini olarak 
tanımlamaktadır. Yunan Anayasasının üçüncü maddesi şu şekilde tarif edilmiştir:

BÖLÜM II. Kilise ve Devlet İlişkileri

Madde 3

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 4



1. Yunanistan'da hâkim olan din, İsa'nın Doğu Ortodoks Kilisesidir. Başı olarak 
Rabbimiz İsa Mesih'i kabul eden Yunanistan Ortodoks Kilisesi, Konstantinopolis'teki 
büyük İsa Mesih Kilisesi ve aynı öğretiye sahip diğer Mesih Kiliseleri ile ayrılmaz bir 
şekilde birleşmiştir. Onlar, kutsal apostolik, synodal hukuka ve kutsal geleneklere 
kararlılıkla uyarlar. Otosefaldir. Hizmet eden Piskoposların Kutsal Sinodu ve 
bunlardan kaynaklanan Daimi Kutsal Sinod tarafından yönetilir. 29 Haziran 1850 
tarihli Patriklik Kararı ve 4 Eylül 1928 tarihli Sinod Yasası hükümlerine uygun olarak 
Kilisenin Statü Tüzüğünde belirtildiği şekilde toplanır.

2. Devletin belirli bölgelerinde mevcut olan dini rejim, önceki fıkra hükümlerine 
aykırı sayılmayacaktır.

3. Kutsal Yazıların metni değiştirilmeden korunacaktır. Yunanistan Otosefal Kilisesi 
ve Konstantinopolis'teki Büyük İsa Kilisesi tarafından önceden onay alınmadan 
metnin herhangi bir başka dile resmi tercümesi yasaktır.[16]

Dinin modern demokratik hükümet yapılarına olan etkisi çerçevesinde, Ortodoksluğun 
Balkanlarda oynadığı rolün önümüzdeki dönemlerde yakından incelenmesi gerektiğine 
inanılmaktadır. Avrupa Birliğinin bu konuda en fazla düşünmesi gereken kuruluşlardan biri 
olduğunu söylemek mümkündür.

 

*Fotoğraf: Karadağ Ortodoks Kilisesi

 

[1] Vladimír Baar vd., Theopolitics of the Orthodox World  ᐀䄀甀琀漀挀攀瀀栀愀氀礀  of the Orthodox 
Churches as a Political, Not Theological Problem, Religions 13, sy 2 (Şubat 2022): 116, 
https://doi.org/10.3390/rel13020116.

[2] Yoav Schaefer, Between Political Theology and Theopolitics: Martin Bubers Kingship of 
God, Modern Judaism - A Journal of Jewish Ideas and Experience 37, sy 2 (01 Mayıs 2017): 
231-55, https://doi.org/10.1093/mj/kjx023.

[3] Petros Vassiliadis, Orthodox Christianity, içinde Gods Rule: The Politics of World 
Religions, ed. Jacob Neusner (Washington, D.C.: Georgetown University Press, 2003), 85-
105.

[4] Frank Leslie Cross ve Elizabeth A. Livingstone, The Oxford Dictionary of the Christian 
Church (Oxford University Press, 2005), 1197.

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 5

https://www.cpc.org.me/en/
https://doi.org/10.3390/rel13020116
https://doi.org/10.1093/mj/kjx023


[5] Baar vd., Theopolitics of the Orthodox World ᐀䄀甀琀漀挀攀瀀栀愀氀礀 of the Orthodox Churches 
as a Political, Not Theological Problem, 18.

[6] Baar vd., 19.

[7] Paul Werth, Georgian Autocephaly and the Ethnic Fragmentation of Orthodoxy, Acta 
Slavica Iaponica 23 (2006): 27.

[8] Paschalis Kitromilides, Religion and Politics in the Orthodox World: The Ecumenical 
Patriarchate and the Challenges of Modernity (London: Routledge, 2018), 35.

[9] Baar ve diğerleri, Theopolitics of the Orthodox World  ᐀䄀甀琀漀挀攀瀀栀愀氀礀  of the Orthodox 
Churches as a Political, Not Theological Problem, 2.

[10] Kitromilides, Religion and Politics in the Orthodox World, 36.

[11] Kenneth Morrison, Montenegro: A Modern History (London: I.B.Tauris & Co Ltd, 2009), 
129.

[12] Morrison, 136.

[13] Patriarch Bartholomew: We will never give autocephaly to the Montenegrin Church, 
Orthodox Christianity, 31 Aralık 2019, https://orthochristian.com/126846.html.

[14] Predrag Milic, Montenegrin Government Falls over Ties with Serbian Church, 
Washington Post, 19 Ağustos 2022, blm. World, 
https://www.washingtonpost.com/world/montenegrin-government-falls-over-ties-with-
serbian-church/2022/08/19/7320e974-2018-11ed-9ce6-68253bd31864_story.html.

[15] Kenneth Morrison, Church Pact Heralds Fall of Montenegrin Government, Transitions, 
24 Ağustos 2022, blm. Politics, http://tol.org/client/article/church-pact-heralds-fall-of-
montenegrin-government.html.

[16] Parliament of Greece, Constitution of Greece, 1975, 
http://www.hri.org/MFA/syntagma/artcl25.html#A3.

Yazar Hakkında : 

Teoman Ertuğrul Tulun , Avrasya İncelemeleri Merkezi'nde (Ankara) analisttir. Dr. Teoman Ertuğrul 
Tulun, Siyaset Bilimi ve Kamu Yönetimi doktorasını Ankara İhsan Doğramacı Bilkent Üniversitesi'nde 
tamamladı. Avrupa Birliği Çalışmaları, Küreselleşme, Yabancı Düşmanlığı, Nefret Söylemi Çalışmaları 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 6

https://orthochristian.com/126846.html
https://www.washingtonpost.com/world/montenegrin-government-falls-over-ties-with-serbian-church/2022/08/19/7320e974-2018-11ed-9ce6-68253bd31864_story.html
https://www.washingtonpost.com/world/montenegrin-government-falls-over-ties-with-serbian-church/2022/08/19/7320e974-2018-11ed-9ce6-68253bd31864_story.html
http://tol.org/client/article/church-pact-heralds-fall-of-montenegrin-government.html
http://tol.org/client/article/church-pact-heralds-fall-of-montenegrin-government.html
http://www.hri.org/MFA/syntagma/artcl25.html#A3


ve Uluslararası İlişkiler alanlarında çalışmalar yapmaktadır. 

Atıfta bulunmak için: TULUN, Teoman Ertuğrul. 2026. "ORTODOKS KİLİSESİ-KARADAĞLILAR İLE SIRP 
ORTODOKS KİLİSESİ ARASINDA KİLİSE ÇATIŞMASI." Avrasya İncelemeleri Merkezi (AVİM), Analiz 
No.2022 / 21. Eylül 26. Erişim Ocak 17, 2026. https://avim.org.tr/public/tr/Analiz/ORTODOKS-KILISESI-
KARADAGLILAR-ILE-SIRP-ORTODOKS-KILISESI-ARASINDA-KILISE-CATISMASI

Süleyman Nazif Sok. No: 12/B Daire 3-4 06550 Çankaya-ANKARA / TÜRKİYE
Tel: +90 (312) 438 50 23-24 • Fax: +90 (312) 438 50 26

 @avimorgtr
 https://www.facebook.com/avrasyaincelemelerimerkezi

E-Posta: info@avim.org.tr
http://avim.org.tr

© 2009-2025 Avrasya İncelemeleri Merkezi (AVİM) Tüm Hakları Saklıdır

 

AVİM Avrasya İncelemeleri Merkezi
Center for Eurasian Studies 7


